RECORDAR PARA NO OLVIDAR
La esperanza de una Tierra Nueva en tiempos de pandemia

Esther Veldzquez Alonso
Mairena del Aljarafe (Sevilla)
28 de abril 2020

Agradecimientos sinceros y amorosos a los y las estudiantes del Master en Derechos Humanos,
Interculturalidad y Desarrollo, de la Universidad Pablo de Olavide, que tanto me han inspirado en
estos dias de pandemia, ayudandonos a recordar para no olvidar

Este escrito nace por una necesidad, después de 45 dias de confinamiento, de expresar algo
que llevo semanas senti-pensando. Lo escribo, como suelo hacer dltimamente, solo para mi,
para intentar entenderme, comprenderme, mas alld de lo puramente racional. Escribir me
ayuda; sacar de mi lo que se va cociendo a fuego lento... No intento convencer a nadie ni
pretendo generar ningun debate, pero si por esas no-casualidades de la Vida te ayuda a
recordar, bienvenido sea...

Una de las inquietudes que tengo cada vez que me siento a escribir es cdmo darle voz a lo que
siento; cdmo escribirlo, en qué tono, con qué palabras, de qué forma. Llevo afios escribiendo
"académicamente" y, sinceramente, estoy cansada de tener que estar justificando vy
argumentando cada cosa que siento o pienso. Por eso, muchas veces me decanto, simplemente
por escribir, sin tener que estar pendiente de citar a otros autores que me hayan precedido. Sin
embargo hoy, movida por el agradecimiento a las mujeres y hombres que han ido nutriendo mi
camino, ayudandome a recordar, este escrito cabalga entre lo académico y lo estrictamente
personal.

Actualmente vivimos una grave crisis ambiental cuyo méaximo exponente es el cambio climatico;
pero ya existian muchas voces que venian diciendo que ademds de una crisis puramente
ecoldgica, era también existencial y espiritual (Stanley, 2013; Pigem, 2013; Fuentes, 2017).
Cuando hablo de tal crisis me refiero no solo a una crisis como especie, sino como seres que
hemos olvidado quiénes somos, que hemos olvidado el sentido y el propdsito de nuestra
existencia. Y ha tenido que venir una pandemia en forma de virus letal no solo para que
paremos, sino para que escuchemos, para que nos atrevamos a ver lo evidente, para que nos
atrevamos a ver, a vernos. Para que nos demos permiso para recordar, y recordar para no
olvidar.

Somos muchos los que desde hace afos venimos alertando de que el mundo que nos hemos
construido no funciona (Pigem, 2013, Veldzquez E, 2013). Esta forma de entender la Tierra, mal
llamada "medio ambiente", como algo separado de nosotros, esta forma antropocéntrica,
patriarcal y materialista, no funciona. No hay que ser muy habil para darse cuenta; a las pruebas



me remito. Hay ya estudios que demuestran que este virus es el resultado, precisamente, de
esta forma de vivir (Valladares, 2020). Ahora bien, podemos continuar como siempre;
volveremos a salir de casa y volveremos a la normalidad, esa que nos ha traido hasta aqui. O
podemos, por el contrario, parar aunque sea solo un momento, y darnos cuenta que algo esté
pasando, no solo "fuera”, sino también "dentro", y escuchar, ver, recordar... para no olvidar.

Muchas veces durante estos dias me he preguntado qué me trae esta pandemia. Hoy comienzo
a vislumbrarlo. Son evidentes los efectos en el mundo exterior: la gente se contagia a ritmos sin
precedentes; muere hacinada, sin despedirse, sin relaciones, sin abrazos, sin contacto; una
deshumanizaciéon nunca antes vista, a lo que se le suma una desconocida crisis social y una
descarnada crisis econémica... El miedo campa a sus anchas...

Por otro lado, el cambio climético es una pandemia aiin mayor, evidente para una gran mayoria
desde hace casi cincuenta afios (Meadows et al, 1972; Veldzquez R, 1980). La Tierra grita, nos lo
dice a voces: las especies se extinguen, los polos se deshielan, las selvas y los bosques se
arrasan, el aire se hace irrespirable, el agua se envenena, incendios que devoran, inundaciones
que ahogan... Pero todo esto no "se hace", como si de la mano invisible de Adam Smith se
tratara, sino que "nosotros" lo estamos haciendo, nos lo estamos haciendo. Y me resulta duro
darme cuenta cémo, a pesar de la evidencia tan apabullante de estos sintomas, hemos
reaccionado de una forma mucho mas contundente contra el virus que contra el cambio
climéatico. Como si no fuera con nosotros; como si no fuéramos los responsables tanto de una
cosa como de la otra; como si fuera "otra cosa" y no nosotros...

A pesar de todo ello, ain no vemos que éstos, tanto los de la pandemia como los del cambio
climético, no son mas que los sintomas de una enfermedad mayor. Estos son los sintomas que
se expresan en el "mundo exterior", y que nos negamos a ver como tales. Hemos olvidado que
no somos "nosotros-Ella", sino que existe una profunda interconexién con todo, que la dualidad
es puro espejismo, como nos recordaba Einstein. Hasta que no recordemos y nos demos cuenta
que atacando el sintoma no solucionamos el problema, no habrad soluciéon ni para esta
pandemia ni para el cambio climético.

Pero si dificil se nos hace ver el verdadero problema "fuera", mas alléd de los sintomas, cuanto
mas nos negamos a ver que algo similar estd ocurriendo en nuestro mundo interior y que "los
fendmenos naturales y nuestras crisis internas estdn conectados en una sincronicidad
insoslayable que no podemos dejar de ignorar" (Llano, 2015, 260). Todo lo que vemos "fuera”,
también estd ocurriendo "dentro" (Vaughan Lee, 2013; Cavallé, 2008). Y ni nos estamos
enterando. Tal vez esta sea la mayor tragedia, la mayor de las pandemias.

Es importante darnos cuenta que aquello que ya ha demostrado la Fisica Cuéantica, que todo
esté relacionado, va més alld; que las relaciones no se establecen Unicamente entre lo fisico,
sino que hay otras relaciones que interconectan el mundo exterior con el interior (Vaughan-Lee,
2019), porque en realidad no hay fuera ni dentro; todo es lo mismo. Todo es uno, como vienen
diciendo las antiguas tradiciones espirituales desde hace cientos de afios, lo que saben muchos
pueblos aborigenes (Morgan, 1991; Brown, 1998) y lo que desde hace afos vislumbra la ciencia
(Capra, 1975). Esto es lo que hemos olvidado. La profunda relacién con todo lo que nos rodea.
Hemos olvidado el significado y el sagrado propdsito de la existencia humana.



Este olvido, en ocasiones, cuando ponemos algo de atencién y consciencia, nos puede hacer
sentir una profunda tristeza, un oscuro vacio; un dolor que no entendemos de dénde viene; un
dolor que es mas grande que nosotros. Es el dolor de la Tierra, de lo perdido, de lo olvidado,
de lo sagrado (Warden, 2017). Por eso, tal vez, se nos hace tan dificil recordar, porque duele,
porgue nos asusta.

Pero no solo por eso; también porque, muchas veces, las voces con "autoridad" en este mundo
racional y patriarcal nos aconsejan asirnos con fuerza a un mundo de éxitos sociales y de
estatus, "con lo que miles de los llamados renuncian a recordar" (Llano, 2015, 179); un mundo
donde solo cabe la racionalidad cartesiana, lo cientifico, lo demostrable, aunque sea
indemostrable. Un mundo en el que es mas facil olvidar...

El otro dia una estudiante de postgrado me preguntaba: ;Y cdmo recordar para no olvidar? Esa
pregunta se me quedd en el alma, rondando... Creemos que recordar es algo de la "cabeza", de
nuestra parte intelectual; esto es lo que hemos aprendido siguiendo las ensefianzas del viejo
paradigma cartesiano. Sin embargo, recordar, que en su etimologia latina significa "volver a
pasar por el corazén", es esto exactamente, volver a "pasar"”, pero no quedarnos ahi. Es "pasar"
por el corazén de camino a Casa, de camino al alma'. Nuestra alma sabe, solo tenemos que
dejarla llegar a Casa. Primero "entendemos" intelectualmente, como nos han ensefiado; luego,
o tal vez antes, si el corazén siente y se conmueve, algo vibra dentro de nosotros, y esa leve
vibracién sirve para que lo entendido llegue al alma; una vez alli, recordamos. Si nada vibra, si lo
entendido queda en pura racionalidad, seguramente olvidemos pronto. Recordar es cosa del
alma, no una mera construccién mental.

El camino de la consciencia evoluciona en una espiral de ida y vuelta. Lo recordado es colectivo,
no es nuestro, de nuestro pequefno ego. Es algo mucho méas grande que nosotros y por eso una
vez recordado, comienza el camino de vuelta, pasa de nuevo por el corazén hasta llegar a la
cabeza, para poder expresarlo y comunicarlo, ahora si, de una forma racional y amorosa. De
esta manera contribuimos a que el recuerdo se expanda, poniéndolo al servicio. Recordar es
cosa del Ser, no del ego.

Y cdmo hacemos para recordar? Si la sabiduria nos indica que para conocer algo en
profundidad solo hemos de serlo (Cavalle, 2014), pues precisamente porque esto tiene que ver
con el Ser, no tenemos que hacer nada... solo dejarnos ser en nuestra verdadera esencia, con
humildad (Kumar, 2013), ddndonos cuenta que no somos méas que una fresca brizna de hierba;
gue no somos mas que el agua que cae en un dia de Iluvia. Que somos tan sagrados como esa
brizna de hierba, tan sagrados como el agua. Solo tenemos que aprender a escuchar, a ver... a
escucharnos, a vernos... nada mas... solo esto... solo Ser...

Este escuchar y ver, no es simplemente oir y mirar; eso ya lo hacemos. Es un escuchar y un ver
profundo, atento, abierto, consciente. Dispuestos a recibir, a escuchar y a ver lo que hasta ahora
no hemos escuchado ni visto. Es una "decision”, la de ver y escuchar de esta nueva manera,
para hacerlo por encima de otras voces y miradas que nos despistan de lo esencial, de nuestra
propia esencia, esa que solo podemos encontrar en el Silencio, en una actitud de profunda
receptividad.

T Cuando hablo de "alma" no me estoy refiriendo a ella desde un sentido religioso. Me refiero a esa
profunda conexién con una misma, que nos lleva a la Unidad con lo que somos.



Esta receptividad proviene del Femenino (Warden, 2017), de esa capacidad para esperar, para
ver lo que otros no ven, no porque no puedan, sino porque no quieren; esa intuicion para
escuchar el llanto de un bebé antes de que se produzca; esa capacidad de crear en las
profundas aguas del Ser. Es simplemente Presencia, Ser; es la propia Vida, la Vivencia personal
de cada uno. Es sencillo, esto es lo maravilloso. Esta es la magia. Para recordar y no olvidar solo
tenemos que dejarnos ser, dejarnos llegar a Casa, y una vez alli, de una forma amorosa, ponerlo
al servicio.

Asi, hoy, cuando veo cémo sigue lloviendo en un mes de abril inusualmente Iluvioso, cuando
me sigo preguntando qué me ha traido el Covid-19, me respondo... Me trae la posibilidad de
darme cuenta que, efectivamente, todo, absolutamente todo esta relacionado; no solo todo lo
de fuera sino también lo de fuera con lo de dentro. Me trae la posibilidad de parar para
escuchar y ver lo que esté pasando fuera, para escucharme y verme lo que estd pasando dentro,
y poder relacionarlo.

Me trae la capacidad para darme cuenta de que estamos enfermando por un virus que nos
dificulta respirar (dentro), precisamente lo que estdbamos haciendo con Ella (fuera) con toda la
contaminacidn, no solo atmosférica. Me obliga a darme cuenta que el tiempo de confinamiento,
no es solo el que nosotros necesitamos (dentro), sino el que también necesita Ella para
recuperarse (fuera). Limpiamos nuestras casas (dentro) como se esté limpiando Ella (fuera), y me
maravillo al ver cdmo sus aguas se vuelven cristalinas, la atmdsfera se limpia, los animales
regresan; y me pregunto, jqué estard pasando dentro de mi con toda esta limpieza? ;qué
aguas se estaran volviendo transparentes, qué aire limpio, que estard regresando en mi
interior?... Me doy cuenta como necesitamos el afecto como el aire que respiramos; el mismo
que necesita Ella; el cuidado, la cooperacién entre todos frente a la vil competencia, porque en
Ella, como bien nos recuerda Margulis, todo es cooperacién (Puche, 2020). Y recuerdo que esta
nueva vision sobre la Tierra, sobre Gaia, no es nueva (Lovelock, 1979), es més es ya muy antigua,
y también la hemos olvidado.

Me trae el regalo de escuchar como en Mapuche, el agua, Mawd, es la sangre; y como la Madre-
Tierra lleva més de un mes auto-trasfundiéndose; y me asombro ante la rapidez con la que se
regenera. Nos obliga a quedarnos en casa, para ver si llegamos a Casa... a lo més sagrado... a
nosotros... a Ella, "a la Gran Madre, a la madre de todas las madres, de la que desde siempre y
para siempre seremos parte" (Ferrerira, 2014).

Urge recordar para no olvidar la profunda conexiéon con la Madre-Tierra, con nosotros, con lo
mas sagrado, que somos Uno con Ella. Estoy convencida que si recordamos para no olvidar, si
recordamos el sentido y el propdsito de nuestra existencia, y lo hacemos desde esta nueva
forma receptiva de escuchar y de ver, entonces hay esperanza para una Tierra Nueva (Warden,
2019) en la que no sea el miedo sino el Amor el que campe a sus anchas porque, "en definitiva,
la Vida eligié el Amor para fluir" (Mufioz, 2015).



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Brown JE. 1998. Madre Tierra, padre cielo. Los indios de Norteamérica. Los pequefios libros de la
sabiduria, Barcelona (2009, segunda edicién).

Capra F. 1975. El tao de la Fisica. Editorial Sirio, Mélaga (2000, tercera ed.).

Cavallé, M. 2008. La sabiduria de la no-dualidad. Una reflexion comparada entre Nisargadatta y
Heidegger. Kairds, Barcelona.

Cavallé, M. 2014, La sabiduria recobrada. Filosofia como terapia. Kairds (primera ed. 2002). Barcelona.

Ferreira de Asis, MA. 2014. "Gaia, la madre de todas las madres". Revista de AETG, num. 34. La Madre.
Asociacién Espaiiola de Terapia Gestalt. Madrid.

Fuentes Gonzélez, JA. 2017. Sobre la crisis civilizatoria y las alternativas: de la industrializacién de la vida a
un pluriverso de realidades. Tesis Doctoral, UPO. (https://rio.upo.es/xmlui/handle/10433/5364)

Kumar, S. 2013. Three dimensions of ecology: soil, soul and society. En Vaughan-Lee (2013, 135- 147).
Lovelock, JE. 1979. Una nueva visidn de la vida sobre la Tierra. Ediciones Orbis (ed. 1983), Barcelona.

Meadows, D.; Meadows, D.; Randers, J.; Behrens WW. 1972. Los Limites del crecimiento: informe al Club

de Roma sobre el predicamento de la humanidad. Fondo de Cultura Econémica, México.
Morgan, M. 1991. Las voces del desierto. Penguin Random House Ed. (2018, décimo tercera ed.)

Mufioz, B. 2015. El zen y las constelaciones familiares. Caminos hacia la No-dualidad. Ediciones Mandala,
Madrid.

Pigem, J. 2013. La nueva realidad. Del economicismo a la conciencia cuédntica. Kairds, Barcelona.

Puche, F. 2020. Lynn Margulis; una revolucién en la biologia. Cuadernos de Apoyo mutuo N° 9. Ediciones
del Genal y Ediciones El Acebuche Libertario. Mélaga.

Stanley J, Loy D. 2013. "At the edge of the roof: te evolutionary crisis of the human spirit". En Vaughan-Lee
(2013, 43-54).

Valladares, F. 2020. https://www.valladares.info
Vaughan-Lee, L. 2013. Spiritual Ecology. The Cry of the Earth. Ed. Lewellyn Vaughan-Lee.

Vaughan-Lee, L. 2019.Including the Earth in our prayers. A global dimension tu Spiritual Practice. The
Golden Sufi Center. USA.

Veldzquez, R. 1990. Energia, Ecologia, Economia. Mimeo.

Velazquez, E. 2013. "jAtrevdmonos a romper los viejos paradigmas! Desde la Universidad y la Economia
Ecoldgica hacia la Integracién y la Consciencia". POLIS, Revista latinoamericana, 35

Warden, A. 2017. El llamado de mi corazén. Una autobiografia espiritual. Libro digital.


https://rio.upo.es/xmlui/handle/10433/5364

Warden, A. 2019. Una mujer nueva. El amor, el poder y la sabiduria de nuestra esencia femenina. Libro
digital.



