
A LA ECONOMÍA ECOLÓGICA LE FALTA ALMA

HACIA UNA ECONOMÍA ECOLÓGICA SOCIAL Y ESPIRITUAL


Esther Velázquez Alonso

Universidad Pablo de Olavide, Sevilla, España


evelalo@upo.es


Resumen:


La Economía Ecológica, seguramente para hacerse un hueco en el mainstream de la "Ciencia 

Económica", fue abriéndose para dar cabida a casi todo, perdiendo en este devenir su propia 

esencia. A pesar de ser una interdisciplina integradora y humanista con muchos años ya de 

recorrido, parece que no está ofreciendo soluciones a las graves crisis a las que tenemos que 

hacer frente. Convencida de la necesidad de avanzar por el sendero de la integración me 

pregunto qué es lo que aún no hemos integrado en la EE y llego a la conclusión de que a la 

Economía Ecológica le falta alma. En esta reflexión, combinando los paradigmas de la Economía 

Ecológica, la Ecología Espiritual, la Sabiduría de la no-dualidad y los saberes ancestrales, 

propongo la Economía Ecológica Social y Espiritual como forma de avanzar en el camino de la 

integración, recordando nuestra íntima y sagrada conexión con la Tierra.


Palabras clave: Economía ecológica, integración, espiritualidad, alma de la tierra, nuevo 

paradigma


1- INTRODUCCIÓN


Tras muchos años leyendo, estudiando, investigando, escribiendo y enseñando sobre Economía 

Ecológica (EE) me tiene inquieta la deriva académica que observo en esta forma de entender la 

economía y el mundo. Seguramente debido a la necesidad de hacerse un hueco en el 

mainstraim de la "ciencia económica", la EE fue abriéndose para dar cabida a casi todo, 

olvidándose posiblemente de sus propios principios, tal como se puede leer en los muchos 

artículos publicados en la Revista Internacional Ecological Economics, y como ha puesto de 

manifiesto uno de sus fundadores y de sus más radicales representantes (Spash, 2020).


Sin embargo, la inquietud que tengo viene también de la evidencia de que, desde la EE, no se 

están ofreciendo soluciones a las crisis económicas, ecológicas y sociales que vivimos; al menos no 

como para que puedan surtir el efecto deseado.


Convencida de que en la EE tenemos que avanzar por el sendero de la integración para superar 

la ciega disociación que supone la economía neoclásica (Aguilera, 2012), mi objetivo con esta 

reflexión es, en primer lugar, responder a la pregunta de qué nos hemos olvidado en este proceso 

de integración. Integrando las ideas de la EE con la Ecología Espiritual, la Sabiduría de la no-

1

mailto:evelalo@upo.es


dualidad y los saberes ancestrales, llego a cuestionar si no será el alma de la Tierra y el sagrado 

propósito humano lo que hemos olvidado. En segundo lugar, propongo la Economía Ecológica 

Social y Espiritual como forma de seguir avanzando.


Comienzo aclarando el concepto de alma con el que trabajo y, posteriormente, realizo un 

escueto recorrido por diferentes conceptualizaciones de la EE que me  permiten afirmar que a la 

EE le falta alma. En el tercer apartado propongo cómo avanzar hacia una Economía Ecológica 

Social y Espiritual (ESEE), como una forma para dar respuestas a las acuciantes y cada vez más 

intensas crisis no solo ecológicas y económicas, sino más bien existenciales, a las que tenemos que 

hacer frente. Por último, a modo de Epílogo, recojo las reflexiones finales. 


Cada vez me resulta más difícil expresar con palabras, no digamos ya con argumentos 

académicos, lo que sé que quiero expresar. Me iré apoyando en personas que han reflexionado 

sobre estos temas pero no es mi objetivo realizar un exhaustivo recorrido por la literatura existente 

porque, como dice Cabrera (2013), se trata de encontrar mis propias respuestas a mis propias 

preguntas. Para ello, en todo el escrito utilizo la primera persona del singular, y no la "ortodoxa" y 

académica forma de hablar en primera persona del plural o en impersonal, precisamente para 

personalizar toda la reflexión que es fruto no solo de mis razonamientos intelectuales, que por 

supuesto, sino también de mi intuición y vivencias personales; ambos aspectos estos últimos que 

reclamo como partes imprescindibles en toda reflexión académica si queremos, realmente, 

transitar el camino de la integración.


2- EL ALMA DE LA ECONOMÍA ECOLÓGICA


Lo primero sería aclarar qué entiendo por "alma", una palabra tan manida que la hemos vaciado 

de significado. No es mi intención hacer una disertación sobre qué es y qué no es el alma. 

Simplemente, de una manera escueta y sencilla, trato de aclarar de qué estoy hablando, y de 

qué no, cuando me refiero al "alma de la EE". 


Al hablar de "alma" no lo hago en un sentido religioso, como suele ser habitual en nuestra cultura, 

sino que siguiendo las enseñanzas de la Ecología Espiritual, me estoy refiriendo al lugar de cada 

cual en la Comunidad de la Tierra, más allá de la visión puramente social, en la que cada ser 

humano tiene un "rol ecológico", como si fuera una pieza única del gran puzzle que conforma el 

Todo (Plotkin, 2017, p. 208). Al hablar de alma me refiero a ese "lugar"  donde recordamos y 1

comprendemos íntima e inmediatamente que nosotros y la Naturaleza somos uno, que lo que 

afecta a uno afecta a todos (Patel, 2013).


 Un lugar "no físico", sino más bien ese rol intrínseco que nos conforma.1

2



Aclarada esta noción de alma con la que trabajo, me pregunto qué es la EE, para ver si tiene, o 

no, alma en este sentido. Han sido muchos y variados los trabajos que han realizado fabulosos 

recorridos por las diferentes concepciones de la EE a lo largo de los años (Spash, 2011, 2012, 2013, 

2020; Martínez Alier, 1992; Naredo, 1987; Aguilera y Alcántara, 1994, entre otros). Mi intención ahora 

es únicamente rescatar, a través de autores representativos, de qué nos podríamos estar 

olvidando en la EE para que las ideas elaboradas no consigan ser aplicadas a solucionar las 

graves crisis a las que nos enfrentamos. 


 


Al preguntarme qué es la EE, encuentro muchas y diferentes definiciones en función de quién 

responda a la pregunta. Nació como reacción crítica a la Economía de los Recursos Naturales 

que se originó para dar respuesta a la crisis de los años setenta del pasado siglo. Sin embargo, ya 

en sus inicios hubo serias controversias entre sus fundadores que incorporaron a sus filas declarados 

economistas neoclásicos (Spash, 2020).


Podríamos pensar que para definir la EE qué mejor fuente que la Asociación Internacional 

homónima, y su revista Ecological Economics. En la página de inicio , la define como "un campo 2

interdisciplinario definido por un conjunto de problemas o desafíos concretos relacionados con la 

gobernanza de la actividad económica de manera que promueva el bienestar humano, la 

sostenibilidad y la justicia"; y concreta su objeto de estudio como "la comprensión de la 

interacción entre 'el hogar de la naturaleza (ecosistemas) y el 'hogar de la humanidad' (la 

economía)". De esta manera podemos observar, incluso en la página de la propia Asociación, 

una clara disociación entre la naturaleza y la humanidad, entre los ecosistemas y la economía. 


José Manuel Naredo (2001), referente claro de la EE, la definió sin embargo como aquella que 

"considera los procesos de la economía como parte integrante de esa versión agregada de la 

naturaleza que es la biosfera y los ecosistemas que la componen"; hablaba Naredo de un 

enfoque ecointegrador. En la misma línea, Aguilera (2016, pp. 12, 13) así lo entiende, al hablar de 

la necesidad de soltar el esquema de la economía disociada, entendiendo por tal aquella que 

"separa la economía de la naturaleza, de la ética y de los valores morales (para abrazar la 

Economía Ecológica, entendida como) la economía de la integración (...) en la que las 

actividades llamadas económicas serían solamente un subconjunto de las actividades sometidas 

al marco institucional o reglas del juego, de manera que hicieran posible su adaptación o 

integración en el medio ambiente o, simplemente, Naturaleza". Así, podemos ir viendo cómo la EE 

se define a través de las "relaciones" que se establecen entre sistemas, dándole prioridad a la 

Biosfera y al contexto institucional. 


Sin embargo, han sido muchos los trabajos publicados en nombre de la EE y Spash (2011, 2012, 

2013), supongo que cansado de ver cómo se desvirtuaba el objeto de estudio de esta 

interdisciplina, denunció la amplitud de temas que se abordaban en nombre de la misma, en la 

 https://www.journals.elsevier.com/ecological-economics2

3



que pareciera que todo cabe . En su último trabajo, Spash (2020) hace un recorrido exhaustivo 3

por los orígenes y desarrollo de la EE y afirma que "los aspectos generales de la realidad que 

forman las preocupaciones de la EE se relacionan con lo ecológico y lo biofísico, especialmente 

en términos de flujos de materia y energía" (Spash, 2020, p. 125). Pone de manifiesto cómo, más 

allá de los conflictos de los inicios, la EE ha ido abriendo su objeto de estudio para dar cabida a 

trabajos que, muchos de ellos, entran claramente de lleno en la Economía Neoclásica: análisis 

que se centran en meros estudios matematizados, burdas simplificaciones de la realidad, que 

nada tienen que ver con los problemas que verdaderamente se han de afrontar. En este sentido, 

nos podríamos también preguntar, no solo qué hemos olvidado, y por tanto le falta a la EE, sino 

también qué le sobra.


En este sentido y en un acertado intento por acotar qué es y qué no es la EE, Spash (2020) da un 

paso más y propone la Economía Ecológica y Social como un enfoque distinto, radical e 

interdisciplinar. Basándose en el realismo crítico, y aceptando que no se puede demostrar la 

verdad, plantea la aceptación de un mundo siempre cambiante y la incertidumbre como 

variable fundamental, en la que los procesos institucionales y las relaciones de poder ocupan un 

lugar privilegiado, y en la que son necesarios métodos que puedan "manejar la 

inconmensurabilidad de los valores". Aunque es una propuesta interesante, no deja de ser, en mi 

opinión, antropocéntrica pues sigue dándole prioridad a la economía y a la sociedad, que no son 

más que construcciones culturales. 


Podemos seguir el planteamiento de Satish Kumar (2017) para entender a lo que me refiero. Kumar 

habla de una trilogía holística que incluye la ecología (que trata sobre las relaciones "seres 

humanos-naturaleza"), la espiritualidad (trata sobre las relaciones "seres humanos- lo sagrado") y la 

humanidad (trata de las relaciones "seres humanos-seres humanos"). Kumar traduce esta trilogía 

como Tierra-Alma-Sociedad (Figura 1).


 Como ejemplo, podemos ver que las áreas de investigación específicas del Ecological Economics son: valoración de 3

recursos naturales, agricultura y desarrollo sostenibles, tecnología ecológicamente integrada, modelado ecológico-
económico integrado a escalas de local a regional y global, implicaciones de la termodinámica para la economía y la 
ecología, gestión y conservación de recursos renovables, evaluaciones críticas de los supuestos básicos que subyacen a los 
paradigmas económicos y ecológicos actuales y las implicaciones de supuestos alternativos, las consecuencias 
económicas y ecológicas de los organismos modificados genéticamente, y el inventario y la gestión del acervo genético, 
los principios alternativos para valorar la riqueza natural, la integración de los recursos naturales y los servicios ambientales 
en el ingreso nacional y cuentas de riqueza, métodos para implementar políticas ambientales eficientes, estudios de caso 
de conflicto o armonía económico-ecológica, etc. (https://www.journals.elsevier.com/ecological-economics).

4

https://www.journals.elsevier.com/ecological-economics


       Figura 1. Trilogía holística de Kumar, Tierra, Alma y Sociedad


        Fuente: elaboración propia a partir de la idea de la Trilogía holística de Kumar (2017). 


La Figura 2 nos muestra de una forma gráfica esta trilogía en la que podemos ver con más 

claridad que cuando Spash (2020, p. 224) habla de lo social y lo añade a la EE, haciendo 

referencia a "cómo funcionan los seres humanos y sus sociedades", estaría hablando de lo que 

Kumar denomina Tierra y Sociedad, obviando el Alma de la trilogía, destacando un cierto sesgo 

antropocéntrico, al quedar el ser humano en el centro de las relaciones propuestas (recuadro de 

línea roja discontinua).


    Figura 2. EE y Social, utilizando la Trilogía holística de Kumar.


        Fuente: elaboración propia a partir de la idea de la Trilogía holística de Kumar (2017). 


5

LO SAGRADO

NATURALEZA

Espiritualidad

ALMA

Ecología

TIERRA

SERES HUMANOS
Humanidad

SOCIEDAD

LO SAGRADO

NATURALEZA

Espiritualidad

ALMA

Ecología

TIERRA

SERES HUMANOS
Humanidad

SOCIEDAD

EE y Social



Soy consciente de que estoy haciendo una simplificación burda, si se quiere, de la EE y de la EE y 

Social y estoy dejando fuera toda la rica complejidad que ya de por sí la EE tiene y que Spash 

amplía en su propuesta. Sin embargo, en estos momentos, y como dije al principio, me interesa 

destacar lo que hemos olvidado en la EE, centrándome en esta idea de alma que expliqué al 

inicio. Es por esto por lo que la idea de la Trilogía holística de Kumar, a pesar de su sencillez o quizá 

por esto mismo, me sirve para mis propósitos.


Me preocupa sobremanera la visión antropocéntrica ya denunciada hace años por Boff (1996, p. 

20) quien nos adelantaba que "la ética de la sociedad dominante hoy considera al conjunto de 

los seres como algo al servicio del ser humano, que puede disponer de ellos a su antojo 

atendiendo a sus deseos y preferencias. Cree que el ser humano, hombre y mujer, es la corona del 

proceso evolutivo y el centro del universo". Y como si de una profecía se tratara, pues ya hay 

estudios que demuestran que el Covid-19 es el resultado, precisamente, de esta forma de vivir 

(Valladares, 2020), afirmaba que "en la actitud de estar sobre las cosas y por encima de todo, 

parece residir el mecanismo fundamental de nuestra actual crisis de civilización. ¿Cuál es la 

suprema ironía actual? que la voluntad de dominarlo todo nos está convirtiendo en dominados y 

sometidos a los imperativos de una Tierra degradada" (Boff, 1996, p. 21).


Esta forma de entender la realidad se deriva, entre otras cosas, de la falsa idea de vivir bajo un 

paradigma dual donde todo es tú-yo; los seres humanos y la Naturaleza entendidos como entes 

separados. Estas nociones de "separatividad" y superioridad (antropocentrismo) hace que "nos 

veamos a nosotros mismos como partes aisladas, fragmentadas, atomizadas, separadas del todo 

que constituye la realidad de la que formamos parte (...). Hemos llegado así a perder la conexión 

con el universo, con lo trascendente, con la sacralidad, con la magia y el misterio de lo uno, de lo 

cósmico" (Elizalde, 2003, p. 96).


Además de una visión antropocéntrica y dual de la realidad, la economía ha demostrado ser una 

ciencia deshumanizada y así lo ha puesto de manifiesto Aguilera (2013a, 2013b). En su propuesta 

de humanizar la economía, y entiendo que también la EE, plantea la necesidad de "movilizar (...) 

una inteligencia que integre lo intelectual, lo inconsciente y lo afectivo-emocional, que vaya más 

allá del intelecto estrecho y rígido" (2013b, p. 26). Incluso en aportaciones tan valiosas y necesarias 

como estas de humanizar y humanizarnos me pregunto si no nos estaremos olvidando de qué 

somos, realmente, como "seres humanos".


Somos muchos los que desde hace años venimos alertando de que el mundo que nos hemos 

construido, siguiendo las premisas del viejo paradigma newtoniano-cartesiano (Velázquez, 2013), 

no funciona. Pigem (2013) lo expone de una forma sencilla y fácil de entender hasta para el más 

lego. Esta forma de entender la Tierra, mal llamada "medio ambiente", como algo separado de 

nosotros, no funciona porque "la Naturaleza no está ahí fuera, nosotros también somos 

naturaleza" (Kumar, 2017, p. 137). Esa equivocada visión nos ha llevado al olvido de que no es que 

6



seamos parte de la Tierra, es que somos la Tierra misma. De hecho, el ser humano está compuesto 

por los mismos elementos que la Tierra y una persona adulta tiene, aproximadamente, la misma 

proporción de agua en su cuerpo que el Planeta. No son meras coincidencias. Es hora de 

recordar qué somos y bajarnos del pedestal en el que nadie nos subió. Para cambiar la deriva de 

creer que la Naturaleza está al servicio de los seres humanos, y por ende de la economía, tenemos 

que partir de una gran humildad y superar la dualidad en la que creemos vivir que nos lleva 

inexorablemente a una  clara desconexión con la Tierra.


La Ecología Profunda nos recuerda "que ningún organismo es considerado distinto o aislado; 

todos, incluyendo a los seres humanos, son miembros de una comunidad biótica globalmente 

interdependiente (...) y concede a todas las especies el mismo derecho a sobrevivir. (...) Pero el 

valor práctico de la ecología profunda reside (...) en su recordatorio de que no todas las 

decisiones sobre política ambiental deberían tomarse en base a los intereses del 

hombre" (Lawrance, 1992, pp. 161, 162). Sin embargo, Spash (2020, p. 185) deja muy claro que "a 

pesar de los parecidos potenciales, la economía ecológica profunda es una empresa bastante 

lejana de la Ecología Profunda. Una razón es su independencia de trasfondos místicos y 

espirituales". Parece que Spash quisiera desligar la EE y Social de toda experiencia mística y 

espiritual. Y ahí es donde está, a mi entender, la raíz del problema. 


Maturana (1991, pp. 80, 81) afirma que "lo que llamamos experiencias espirituales o místicas son 

experiencias de pertenencia o de comunidad en un ámbito más amplio que el de la realización 

personal de uno". Esta experiencia de pertenencia a un ámbito más grande es lo que definí al 

inicio como alma. Esto es, solo con el alma, con nuestra íntima certeza de pertenecer a la 

Comunidad de la Tierra y ser uno con todo, es con lo que podemos vivenciar esas experiencias 

místicas y espirituales. No se trata de un ejercicio mental e intelectual; no es algo racional ni que se 

pueda explicar a través de la razón.


 Así, si, como dice Spash, la EE es independiente de cualquier trasfondo místico y espiritual, está 

desligando al ser humano de su propia esencia unitaria con todo lo existente; está desligando al 

ser humano de su propia alma. Esto me recuerda, salvando las diferencias, a cuando escucho a 

los economistas neoclásicos afirmar con rotundidad que sus teorías están a salvo de valores éticos 

y planteadas bajo una pretendida objetividad, en mi opinión inexistente. Decir que los seres 

humanos somos "objetivos" es como decir que no somos "espirituales"; querer desligar a la EE de 

todo trasfondo místico y espiritual es haber olvidado que como seres humanos, además de 

racionales y emocionales, somos también espirituales. En mi opinión, aquí radica el núcleo de lo 

que hemos olvidado en la EE: nuestra profunda conexión con la Naturaleza en la que nos 

reconocemos en todo lo vivo e inerte como seres espirituales.


Este olvido, en ocasiones, cuando ponemos algo de atención y consciencia, nos puede hacer 

sentir una profunda tristeza, un oscuro vacío. Es un "vacío existencial (que) no depende de lo 

7



económico porque es de naturaleza espiritual, pertenece a la angustia de la no pertenencia, al 

vivir sin sentido relacional en la comunidad humana a la que se pertenece" (Maturana, 1991, p. 

71). Un vacío que se materializa en un dolor que no entendemos de dónde viene; un dolor que es 

más grande que nosotros. Es el dolor de la Tierra, de lo perdido, de lo olvidado, de lo sagrado 

(Warden, 2017); es el dolor del alma. Por eso, tal vez, se nos hace tan difícil recordar, porque duele. 

Las ceremonias y los ritos nos pueden ayudar, de hecho, "existen para que nos acordemos de 

recordar (...) son el medio en que se realiza la pertenencia: a una familia, a un pueblo, a la tierra 

(...) unen lo mundano con lo sagrado" (Kimmerer, 2021, p.15), aliviando así el vacío existencial. 


Pero no recordamos no solo por este dolor, sino también porque, muchas veces, las voces con 

"autoridad" en este mundo racional y patriarcal nos aconsejan asirnos con fuerza a un mundo de 

éxitos sociales y de estatus, "con lo que miles de los llamados renuncian a recordar" (Llano, 2015, p. 

179); un mundo donde solo cabe la racionalidad cartesiana, lo científico, lo demostrable, aunque 

sea indemostrable. Un mundo en el que es más fácil olvidar. 


De alguna forma, son las enseñanzas del viejo paradigma newtoniano-cartesiano (Velázquez, 

2013) el que nos lleva al olvido de lo que somos y con ello, a no querer reconocer nuestra 

espiritualidad como seres humanos ni la de la Tierra. Desde ahí es fácil afirmar que a la EE (Social o 

no) le falta alma. La pregunta ahora es ¿cómo recuperar el alma de la EE?


3- POR UNA ECONOMÍA ECOLOGÍA SOCIAL Y ESPIRITUAL


 


Creo firmemente que hemos de abrir la mirada si queremos hacer de la EE una forma de entender 

la realidad verdaderamente integradora que ayude a solucionar los graves problemas que hemos 

de afrontar. Tal como se hace en EE, se integra lo ecológico, lo económico y lo social pero desde 

unas lentes disociadas en las que se sigue contemplando al ser humano únicamente como un ser 

racional que "cuanto más usa la razón, más libre sería (...), más emancipado y poderoso. Sin 

embargo, la puesta en práctica de ese proyecto ilustrado (...) ha conducido a la sociedad a un 

creciente malestar personal y a una cosificación muy destructiva del mundo" (Hernando, 2019, 

33). Si hablamos de Integración y de Humanización de la Economía, hagámoslo hasta sus últimas 

consecuencias, desde la profunda conexión que tenemos con el Todo, sabiéndonos Uno y 

sagrados con la Tierra. De lo contrario, al seguir olvidando la esencia, lo nuclear, las crisis se irán 

haciendo cada vez más radicales porque nos estarán llevando a tocar con la raíz del problema, 

nos estarán obligando a ver que las crisis económicas, ecológicas y sociales no son más que una 

crisis existencial derivada del olvido de lo que somos. 


En mi opinión, desde la EE hemos de dar este paso de incluir el alma del ser humano si queremos 

considerarnos, verdaderamente, un ser integrado, compuesto por cabeza (razón), corazón 

8



(cuerpo-emoción) y energía (alma) . Sin embargo, "el ser humano es cada vez menos reconocido 4

en su humanidad, en su compleja particularidad, en su profundidad y riqueza, en lo que no 

controla, en aquello a lo que teme, en su insuficiencia, en su impotencia, en los trascendentes 

mecanismos de su mundo emocional" (Hernando, 2019, p. 190), y mucho menos reconocido en su 

mundo espiritual. Esto parece ser así en la sociedad en la que vivimos; mucho más patente se 

hace en el mundo académico, en el que "se llega a la máxima contradicción entre lo consciente 

y lo inconsciente, lo reconocido y lo invisible (...) y actúan cotidianamente en sus propias vidas la 

disociación y la negación con las que se construye la fantasía de la individualidad" (Hernando, 

2019, p. 154). Dado que se le supone a la Institución universitaria el poder de crear pensamiento, 

es fundamental que desde ésta comencemos a plantear la certeza de que el viejo paradigma ya 

no funciona (Velázquez, 2013) y es urgente que recordemos qué somos como seres humanos y 

desde ahí reconstruyamos nuevas alternativas que contribuyan a crear una nueva Tierra. 


Igual que existe una ecología exterior, existe una ecología interior, y se condicionan mutuamente. 

Esto es así, según Leonardo Boff  (1996, p. 19), porque "si el mundo está enfermo es síntoma de que 

nuestra psique también está enferma. Hay agresiones contra la naturaleza y voluntad de dominio 

porque dentro del ser humano funcionan visiones, arquetipos, emociones que conducen a 

exclusiones y a violencias". Lo que vemos "fuera" no es más que un síntoma de lo que ocurre 

"dentro" (Vaughan Lee, 2017; Cavallé, 2008). Por eso "es imprescindible que el punto de partida 

sea nuestra situación interna real" (Cabrera, 2013, p. 181), nuestra propia sostenibilidad, poner el 

foco también en nuestra "auto-sostenibilidad", además de en la sostenibilidad del planeta, que se 

puede entender como un proceso de maduración natural (Brown, 2018, p. 44). Entiendo esta 

auto-sostenibilidad, no como la del individuo aislado, sino en conexión con el Todo, en el sentido 

del "reverdecimiento del yo" del que habla John Seed  (Macy, 2017), cuando reconoce que 

intenta recordar que no es él el que intenta proteger el bosque, sino que él es parte de ese 

bosque protegiéndose a sí mismo.  Estos planteamientos implican una "combinación de misticismo 

con pragmatismo, trascendiendo la separatividad, alienación y fragmentación" (Macy, 2017, p. 

153).


Pero si difícil se nos hace ver el verdadero problema "fuera" cuánto más nos negamos a ver que 

algo similar está ocurriendo en nuestro mundo interior, más allá de los síntomas, y que "los fenómenos 

naturales y nuestras crisis internas están conectados en una sincronicidad insoslayable que no 

podemos dejar de ignorar" (Llano, 2015, p. 260). Todo lo que vemos "fuera", también está 

ocurriendo "dentro" y ni nos estamos enterando; "(la mayor parte) de las personas viven alejadas 

de lo que verdaderamente pasa en su interior" (Cabrera, 2013, p. 181). Tal vez esta sea la mayor 

tragedia, la mayor de las pandemias.


 Este último término puede ser alma, energía, espiritualidad, lo sagrado, trascendencia... 4

9



Es importante darnos cuenta que aquello que ya ha demostrado la Física Cuántica, que todo está 

relacionado, va más allá; que las relaciones no se establecen únicamente entre lo físico, sino que 

hay otras relaciones que interconectan el mundo exterior con el interior (Vaughan-Lee, 2017), 

porque en realidad no hay fuera ni dentro; todo es lo mismo. Todo es uno, como vienen diciendo 

las antiguas tradiciones espirituales desde hace cientos de años, lo que saben muchos pueblos 

aborígenes (Morgan, 1991; Brown, 2018) y lo que desde hace años vislumbra la ciencia (Capra, 

2000).


En mi opinión, no podemos solventar lo económico y lo ambiental si no es desde una visión mucho 

más amplia que verdaderamente integre y humanice en toda la amplitud del ser humano. De 

esta forma, mi propuesta va en el sentido de ampliar de alguna manera la de Spash (2020) 

introduciendo la visión "ampliada" de la trilogía holística de Kumar, explicada páginas atrás. Digo 

"ampliada" porque, tratando de no caer nuevamente en el antropocentrismo ya denunciado, 

sería necesario incluir una relación más cerrando "el triángulo", la de la Naturaleza con lo Sagrado,  

el alma de la Tierra, convirtiendo la trilogía de Kumar en una Tetralogía holística (Figura 3).


Este cierre del triángulo nos permite diferenciar además el alma humana, entendida como la 

relación entre los seres humanos y lo sagrado, y el alma de la Tierra, entendida como la relación 

entre la Naturaleza y lo sagrado. Podríamos hablar entonces, metafóricamente, de la Ecología 

como el "cuerpo" de la Tierra. En la Figura 3 vemos cómo la EE Social y Espiritual (línea de puntos 

azul) englobaría y ampliaría a la EE y Social (línea discontinua roja).


            Figura 3. Tetralogía holística. La EE, Social y Espiritual.


	  Fuente: elaboración propia.


10

NATURALEZA

Espiritualidad

ALMA humana


Ecología

CUERPO 


de laTIERRA

SERES HUMANOS
Humanidad

SOCIEDAD

Espiritualidad

ALMA de la Tierra

LO SAGRADO

EE y Social

EE Social y Espiritual



Así pues, la EE Social y Espiritual sería aquella que considera la Humanidad, la Ecología y la 

Espiritualidad, en su doble vertiente considerando tanto el alma humana como el alma de la 

Tierra, considerándolas a ambas como algo sagrado (Plotkin, 2017).


Incluir el alma humana y el alma de la Tierra y verlas y vernos como algo sagrado se hace fácil 

cuando seguimos la invitación de Faber (2008) de experimentar lo que vemos, sentimos, olemos, 

oímos y saboreamos en la naturaleza. Se trata de vivenciar la relación con nosotros mismos y con 

la Naturaleza, más allá de estudiarla en un frío despacho o explicarla en una aséptica aula. 

Cuando así lo hacemos, podemos conectar con nuestra esencia verdadera, con lo que somos, 

con lo que hemos olvidado. Solo cuando podemos sentirnos parte de algo más grande es cuando 

tomamos conciencia de nuestra pequeñez y es ahí, justo en ese momento, cuando tomamos 

conciencia de nuestra grandeza, que no es otra que la de la misma Tierra. Es entonces cuando 

tocamos con lo numinoso, con nuestra propia alma, con el alma de la Tierra. Si nos paramos por 

un solo momento podemos ver, oír, sentir que la Tierra grita, nos lo dice a voces: las especies se 

extinguen, los polos se deshielan, las selvas y los bosques se arrasan, el aire se hace irrespirable, el 

agua se envenena, incendios que devoran, inundaciones que ahogan; solo tenemos que parar, 

callar, ver, escuchar y aprender. En mi opinión, Faber aporta algo que le falta a la Economía 

Ecológica: esta necesidad de experimentación, de vivenciar la relación con la Naturaleza que 

nos lleva a sentirnos, además de seres emocionales, ya reconocido por Aguilera (2013b), seres 

espirituales (Maturana, 1991). Esta idea es algo muy antiguo y ya desarrollado por los Pueblos del 

Sur y los saberes ancestrales; es "el ich'el ta muk' maya y hace referencia a la experiencia de lo 

sagrado en el mundo. Esto conlleva a una relación con el mundo que reconoce la sacralidad, la 

grandeza, lo espléndido de las cosas, del árbol, del animal, del bosque, del humano, etc. Es el 

acto de reconocer y experimentar lo excelso, la bondad, la abundancia del mundo" (Fuentes, 

2017, p. 331).


No se trata de olvidar y renegar de todos nuestros avances, sino de unir dos mundos (Some, 2018; 

Kimmerer, 2021) "por el bien supremo de la vida en todas partes" (Morgan, 1991, p. 207): los saberes 

ancestrales, para recuperar el pasado, y el conocimiento científico para avanzar hacia el futuro. 

El cambio puede estar en "crear una nueva historia que combine lo mejor de la ciencia con lo 

mejor de la tradición espiritual de la no-dualidad" (Stanley y Lu, 2017, p. 51) y con los saberes 

ancestrales (Kimmerer, 2021; Somé, 2018, entre otros). Aplicando esta idea a lo que nos concierne 

y recurriendo a la Tetralogía Holística, se trataría de unir lo mejor de la EE y Social, con lo mejor de 

la tradición no-dual y de los saberes ancestrales. La EE y Social trata lo físico (la ecología, el cuerpo 

de la Tierra) y lo social (la humanidad, la sociedad, las relaciones "ser humano-ser humano"). Los 

saberes ancestrales tratan con lo sagrado y lo espiritual (el alma humana y el alma de la Tierra). Y 

la sabiduría de la no-dualidad nos habla de que todo es uno: lo físico y lo espiritual. En este 

sentido, es seguir la invitación de Kumar (2017, p. 144) cuando nos anima a ir más allá porque "el 

movimiento ambiental contemporáneo, en general, sigue la senda de la ciencia empírica, el 

pensamiento racional, la recopilación de datos y las acciones externas. Eso está bien, pero no va 

11



lo suficientemente lejos. Necesitamos incluir el cuidado del alma como parte del cuidado del 

planeta". Se trata de recordar lo que somos y hemos olvidado.


Para recordar tenemos que aprender a escuchar y a ver de forma consciente y profunda. La 

Tierra está hablando y nosotros, en nuestro incesante parloteo, no la escuchamos. "Estamos 

destruyendo el alma de la Tierra" (Morgan 1991, p. 205), y solo en el Silencio podemos oír lo que 

nos grita a voces. Hemos de convertirnos en observadores de toda la existencia, comenzando por 

la nuestra. Este escuchar y ver, no es simplemente oír y mirar; eso ya lo hacemos. Es un escuchar y 

un ver atento, abierto al asombro. Dispuestos a recibir, a escuchar y a ver lo que hasta ahora no 

hemos escuchado ni visto. Este escuchar y ver profundo nos lleva a sentir la Tierra como algo 

sagrado, como algo que tiene su propia esencia, y que es mucho más grande de lo que 

podemos entender (Plotkin, 2017, p. 214). Es una "decisión", la de ver y escuchar de esta nueva 

manera, para hacerlo por encima de otras voces y miradas que nos despistan de lo esencial, de 

nuestra propia esencia, esa que solo podemos encontrar en el Silencio, en una actitud de 

profunda receptividad.


¿Y cómo recordar para no olvidar? me pregunté. Creemos, al menos yo creía hasta hace poco, 

que recordar es algo de la "cabeza", de nuestra parte intelectual. Sin embargo, recordar, que en 

su etimología latina significa "volver a pasar por el corazón", es esto exactamente, volver a pasar  

por el corazón de camino a Casa, de camino al alma, a esa profunda conexión que tenemos con 

una misma, con la Tierra, con el Todo. Primero "entendemos" intelectualmente, como nos han 

enseñado; luego, o tal vez antes, si el corazón siente y se conmueve, algo vibra dentro de nuestro 

cuerpo, se activan nuestras emociones, y esa leve vibración sirve para que lo entendido llegue al 

alma; una vez allí, recordamos. Si nada vibra, si lo entendido queda en pura racionalidad, queda 

en la cabeza y seguramente olvidemos pronto. Recordar y no olvidar es cosa del alma, no una 

mera construcción mental, ni siquiera emocional. 


Así, la EE Social y Espiritual que propongo va más allá de una reflexión intelectual. Es un integrarnos 

en el bosque, en el agua, en la tierra... y sentir, escuchar, ver... y así, solo así podremos sentirnos, 

escucharnos y vernos como algo sagrado. Si no, nuevamente se quedará en un mero recuerdo, 

una capacidad intelectual que rápidamente olvidaremos.


4- A MODO DE EPÍLOGO


No sé si la EE tuvo alma en algún momento; no viví sus inicios y no estoy en condiciones de dar una 

respuesta argumentada. Lo que sí sé es que hoy no la tiene. Quiero pensar que nació con ella y 

que algunos de sus fundadores así lo intuyeron aunque pocos se animaron a explicitarla y darle el 

lugar que tiene. La perdimos, posiblemente, al abrir tanto el embudo que nos dimos la vuelta para 

volver a considerar dentro de esta mirada todo aquello que un día criticábamos: la economía 

neoclásica, dual, disociada, antropocéntrica, patriarcal, capitalista y deshumanizada. Perdimos 
12



mucho por el camino... Toca volver al origen, recuperar lo que somos, recuperar el alma de la EE si 

algún día la tuvo, o reconocérsela si no fue así. 


Algunos me dirán que esta no es más que una disquisición epistemológica que se pierde en 

reflexiones espirituales, difícilmente aplicables para solucionar las graves crisis que nos asolan y que 

se aleja de lo que es la Economía Ecológica. Puede que tengan razón. Puede que sea difícil 

aprender a escuchar y a ver de otra forma;  escuchar y ver lo de dentro para escuchar y ver lo de 

fuera, para así recordar que somos parte del Todo... Puede que tengan razón que sea difícil llevar 

todo esto a la práctica. Puede que tengan razón y que, incluso, esta propuesta no sea Economía 

Ecológica. Pero tenemos que atrevernos a hacer algo diferente; escuchar las voces ancestrales 

que nos invitan a volver a Casa, a quedarnos en el Silencio. Escucharnos para escucharla. Ahí 

están todas las respuestas. Luego tocará ponerlo al servicio, liderar, guiar, como una amorosa 

forma de reciprocidad para con la Tierra y las Aguas. Y me pregunto: ¿no estaremos poniéndole 

demasiados adjetivos a la Economía: ecológica, social, espiritual?... ¿Será que en lugar de tantos 

adjetivos para hacer una economía alternativa no deberíamos plantear una alternativa a la 

economía? 
5

No sé si esto es o no Economía Ecológica, si es Social, si es Espiritual. Me he llevado muchos años 

"en la pelea", defendiéndola de los economistas neoclásicos que se hacen pasar por economistas 

ecológicos, incluso de algunos que se autodenominan economistas ecológicos y que Spash (2020, 

p. 186) englobaría en lo que denomina la "nueva economía de los recursos naturales" que, si bien 

es cierto que adoptan algunas críticas al sistema ortodoxo, siguen igualmente formalizando y 

matematizando sus análisis, cayendo en las mismas simplificaciones que los neoclásicos. Pero ya 

abandoné esa agotadora y estéril pelea. Ahora ya no peleo ni siquiera por argumentar si las 

reflexiones e intuiciones que me han traído hasta aquí entran o no en lo que es la EE.


Ahora, simplemente alzo mi voz para decir alto y claro que toca reconocer el alma de la Tierra, 

recordarla, darle su lugar, respetarla, mirarla desde su grandeza y su sacralidad, reconocer el 

ich’el ta muk del que nos hablan los mayas. Necesitamos empezar la Casa por los cimientos, por 

nosotros mismos, por nuestra alma, nuestra sagrada e íntima conexión con la Madre Tierra. Confío 

en que aún estemos a tiempo... Si a esto le queremos llamar Economía Ecológica Social y 

Espiritual, bienvenida. Si no... no le llamemos de ninguna manera. No le pongamos etiqueta, 

simplemente seámoslo. 

 Mi agradecimiento de corazón a José Andrés Fuentes González por el fructífero intercambio de sentires y pensares acerca 5

de este artículo, Esta pregunta es suya que yo hago mía.

13



BIBLIOGRAFÍA


Aguilera, F. (2012). La economía como sistema abierto. De la disociación a la integración. Cuides, 
8, pp. 83-109. 


Aguilera, F.; Alcántara, V. (Comp.). (1994). De la economía ambiental a la economía ecológica.  
Barcelona, España: Icaria y Fuhem


Aguilera, F. (2013a) (Coord). Para la rehumanización de la economía y la sociedad. Almería, 
España : Cajamar Mediterráneo Económico. Colección estudios socioeconómicos, 23.


Aguilera, F. (2013b). Sobre la deshumanización de la economía y de los economistas. En F. 
Aguilera, Para la rehumanización de la economía y la sociedad (pp. 15- 27). Almería, 
España: Cajamar Mediterráneo Económico. Colección estudios socioeconómicos, 23.


Aguilera, F. (2015). Economía y naturaleza humana. Volviendo a Smith y a Marx. POLIS, Revista  
Latinoamericana, 14 (41): 255-276. Universidad de Los Lagos. Santiago, Chile.


Aguilera, F. (2016). Naturaleza humana, economía y cultura. Hábitos de pensamiento y reglas del  
juego. Málaga, España: Cuadernos de apoyo mutuo, Nº 3. Ediciones del Genal y ediciones El 
Acebuche Libertario


Boff, L. (1996). Ecología: grito de la tierra, grito de los pobres. Madrid, España: Trotta.


Brown, JMM. (2018) [2014].  Coming back to life. Canadá: New Society Publishers.


Cabrera, B. (2013). Hacia una humanidad consciente. En F. Aguilera (2013a) pp. 179-193.


Capra F. (2000) (1975). El tao de la Física. Málaga, España: Sirio.


Cavallé, M. (2008) [2000]. La sabiduría de la no-dualidad. Una reflexión comparada entre  
Nisargadatta y Heidegger. Barcelona, España: Kairós. 


Elizalde, A. (2003). Desarrollo humano y ética de la sostenibilidad. Madrid, España: PPC.  


Elizalde, A. (2013). Falacias que sustentan nuestras creencias. En En F. Aguilera (2013a) pp. 79-92.


Faber, M. (2008). How to be an Ecological economist. Ecological Economics, 66 (1): 1-7. 


Fuentes, J.A. (2017). Sobre la crisis civilizatoria y las alternativas: de la industrialización de la vida a 
un pluriverso de realidades. Tesis Doctoral, UPO. (https://rio.upo.es/xmlui/handle/10433/5364).


Hernando, A. (2019). La fantasía de la individualidad. Sobre la construcción sociohistórica del 
sujeto moderno. Madrid, España: Traficantes de Sueños. 


Kimmerer, R.W. (2021). Una trenza de hierba sagrada. Saber indígena, conocimiento científico y las 
enseñanzas de las plantas. Madrid, España: Capitán Swing. 


Kumar, S. (2017) [2013]. Three dimensions of ecology: soil, soul and society. En En V. L. Llewellyn 
(2017) pp. 135-150.


Lewellyn, V.L. (Ed.) (2017) [2013]. Spiritual Ecology. The cry of the earth. California, EEUU: The Golden 
Sufí Center.


Llano J. (2015). Los tres llamados del alma. Primer llamado: al servicio. Barcelona, España: La Llave. 


Macy, J. (2017) [2013]. The green of the self. En n V. L. Llewellyn (2017) pp. 151-164.


Martínez Alier, J. (1992). De la economía ecológica al ecologismo popular. Barcelona, España: 
Icaria. 


14

https://rio.upo.es/xmlui/handle/10433/5364


Maturana, H. (1991). El sentido de lo humano. Madrid, España: Paidós. 


Meadows, D.; Meadows, D.; Randers, J.; Behrens W. W. (1972). Los Límites del crecimiento: informe 
al Club de Roma sobre el predicamento de la humanidad. México: Fondo de Cultura 
Económica.


Morgan, M. (2018) [1991]. Las voces del desierto. La transformación de una mujer en contacto con 
los aborígenes australianos. Barcelona, España: Penguin Random House.


Naredo, J.M. (1987). La economía en evolución. Historia y perspectivas de las categorías básicas 
del pensamiento económico. Madrid, España: Siglo XXI. 


Naredo, J.M. (2001). Economía y sostenibilidad. La economía ecológica en perspectiva. POLIS, 
Revista latinoamericana, vol. 1, núm. 2. Universidad de Los Lagos. Santiago, Chile.


Patel, S. (2013) [2017]. "Darshan". En Vaughan-Lee, L. (Ed.) (2013), pp. 267- 282.


Pigem, J. (2013). La nueva realidad. Del economicismo a la conciencia cuántica. Barcelona, 
España: Kairós. 


Plotkin, B.  (2017) [2013]. Care of the soul of the world. En n V. L. Llewellyn, Spiritual Ecology. The cry 
of the earth (pp. 207-225). California, EEUU: The Golden Sufí Center.


Somé, M. (2018). De agua y espíritu. Barcelona, España: La Llave. 


Spash, C. L. (2011). Social ecological economics: understanding the past to see the future. 
American Journal of Economics and Sociology 70 (2): 340-375.


Spash, C. L. (2012). New foundations for ecological economics. Ecological Economics 77: 36-47.


Spash, C. L. (2013). The shallow or the deep ecological economics movement. Ecological 
Economics 93: 351-362.


Spash, C. L. (2020). Fundamentos para una economía ecológica y social. Madrid, España: Los libros 
de la catarata. Fuhem-Ecosocial.


Stanley. J. y Lu, D. (2017) [2013]. At the edge of the roof: the evolutionary crisis of the human spirit. 
En n V. L. Llewellyn (2017) (pp. 43-56).


Valladares, F. (2020). El futuro del plantea está pasando. https://www.valladares.info


Vaughan-Lee, L. (Ed.) (2017) [2013]. Spiritual Ecology. The cry of the earth. California, EEUU: The 
Golden Sufi Center.


Velázquez, E. (2013). ¡Atrevámonos a romper los viejos paradigmas! Desde la Universidad y la 
Economía Ecológica hacia la Integración y la Consciencia. POLIS, Revista latinoamericana, 
35. Universidad de Los Lagos. Santiago, Chile. DOI: http://dx.doi.org/10.32735/
S0718-6568/2021-N59-1614


Warden, A. (2017). El llamado de mi corazón. Una autobiografía espiritual. Libro digital.

 


15

https://www.valladares.info
http://dx.doi.org/10.32735/S0718-6568/2021-N59-1614
http://dx.doi.org/10.32735/S0718-6568/2021-N59-1614

